1.836. Haced penitencia... ya la segur estd puesta a la
raiz de los drboles. Todo drbol que no produzca buenos
frutos serd cortado y arrojado al fuego (Mt. 3, 8-10).

(Mt. 3, 8-10).

1.837. Arrepentios y «creed en el Evangelio
(Mc. 1, 15).

1.838. He venido a llamar a los pecadores a peniten-
cia (Lc. 5, 32). .

1.839. Si vivis segun la carne moriréis; pero si con el
espiritu mortificdis las obras de la carne, viviréis
(Rom. 8, 13).

1.840. Mortificad vuestros miembros terrenos...
(Col. 3, 5).

1.841. Si el impio se aparta de su iniquidad y guarda
todos mis mandamientos..., todos los pecados que come-
tié no le serdn recordados (Ez. 18, 21-22).

1.842. La verdadera penitencia consiste en llorar o
detestar los pecados cometidos, y éstos no volverlos a co-
meter (S. Gregorio Magno).

1.843. La penitencia es una verdadera conversién o
vuelta a Dios del que uno estaba alejado por el pecado.
«Volveos, convertios a Mi y seréis salvos» (Is. 45, 22).

1.844. La virtud de la penitencia, la destestacion del
pecado es necesaria a todos. Jesus lo dijo asi: Si no hicie-
réis penitencia, todos pereceréis igualmente (lc. 13, 3).

1.845. Penitencia es voluntaria y alegre renuncia a
todo consuelo corporal (S.J. Climaco).

La penitencia podemos considerarla como sacramento y
como virtud. Aqui la consideraremos como virtud. La peni-
tencia cristiana no es otra cosa que la «reparacion del pecado»
y, por tanto, consiste en el arrepentimiento y detestacion de
nuestros pecados por motivos divinos y sobrenaturales.

La penitencia puede ser interna y externa. La «interna» es
el dolor de corazén y amargura del alma por los pecados que
se han cometido» (S. Ambrosio), o como dice San Gregorio
Magno: «La verdadera penitencia consiste en llorar o detestar

-275-



los pecados cometidos, y éstos que se detestan, no volverlos a
cometer.

La penitencia «externa» consiste en las obras penosas con
las que satisfacemos por nuestros pecados, tales son: ayunos,
vigilas, cualquier mortificacion corporal. Estas pueden ser vo-
luntarias o impuestas por la Providencia como el dolor, las
enfermedades, etc, las que se deben soportar con igualdad de
4nimo para expiar nuestros pecados.

Si bien ambas penitencias son buenas, la interna aventaja a
la externa, como el alma al cuerpo. La externa a veces pide
discrecion y consejo.

Vease «Mortificacion», «Abnegacion», «Conversiony.

PEREZA

1.846. La pereza trae suerio y el haragdn hambre
(Prov. 19, 15).

1.847. La ociosidad ensefia muchas maldades (Eclo.
33,29).

1.848. E! que se abandona a la ociosidad es un in-
sensato (Prov. 12, 11).

1.849. Ve, oh perezoso, a la hormiga, mira sus cami-
nos y hazte sabio..., se prepara en el verano su manteni-
miento, reune su comida al tiempo de la mies... Ve a la
abeja, y aprende cémo trabaja y produce rica labor...
¢(Hasta cudnto, perezoso, dormirds, cudndo despertards
de tu sueno?... (Prov. 6, 6-11).

1.850. (Cdmo estdis aqui todo el dia ociosos?.. Id
también vosotros a mi vifia (Mt. 20, 6-7)

1.851. El perezoso quiere y no quiere (Prov. 13, 4).

1.852. Maldito el que hace la obra de Dios con fraude
y negligencia (Jer. 48, 10).

1.853. El retrato del perezoso que pasa todo el dia sin
hacer nada, lo hallamos en aquellas palabras: (Cémo es-
tdis aqui todo el dia ociosos?... (Mt. 20, 1 ss).

1.854. La ociosidad ensefia muchas maldades
(Prov. 33, 29). El perezoso se hace indigno de la existen-

-276 -



cia, y como al drbol sin fruto hay que decir:iPara qué
ocupar terreno en balde?

1.855. Todo perezoso estd siempre en la miseria
(Prov. 21, 5).

1.856. Hay tres modos de no hacer nada:l° Estar
ocioso. 2° No hacer lo que debiera hacerse o hacer lo que
no debiera hacerse. 3° Hacer mal lo que se hace.

1.857. La pereza trae la ignorancia..., ahuyenta los
buenos pensamientos, los buenos deseos, las luces, la gra-
cia, la virtud y todos los bienes (8. J. Crisostomo).

1.858. EIl tiempo actual es tiempo de trabajo. «Ocu-
paos siempre en algo para que el maligno espiritu no os
encuentre ociosos» (S. Jeronimo).

1.859. No huyais del trabajo para no perder la corona
(S. Efrén).

1.860. Nunca el alma entregada a la pereza produce
nada bueno. La ociosidad es madre de todos los vicios.

La historia del perezoso se refleja en estas palabras: «quiere
y no quiere». Los que se limitan a decir «querrian», pero en
realidad no quieren porque no ponen los medios para serlo
iCudntos santos en futuro, pero pecadores en realidad!

El perezoso es un ser inutil, {para qué sirve su vida? Es la
higuera estéril del Evangelio que inttilmente ocupa la tierra...
«Todo drbol que no da buen fruto sera cortado y. arrojado al
fuego»... La ociosidad, dice el adagio, es madre de todos los
VIC10S.

«Como una tierra que no ha sido sembrada ni plantada,
produce toda clase de malas hierbas, asi el alma que no tiene
nada que hacer se entrega a actos de depravacién» (S. Crisds-
tomo).

«La ociosidad es la pérdida de la hora que pasa y no vuel-
ve... La ociosidad produce la afeminacion de la carne, engen-
dra el orgullo... El agua que no corre se corrompe...» (S. Cirl.
Cat. 2).

El tiempo actual es tiempo de trabajo. La eternidad sera el
dia del descanso y premio eterno.

El hombre recogeré lo que haya sembrado (G4l. 6, 7-8).

-277-



PERFECCION CRISTIANA

1.861. Sed perfectos como vuestro Padre celestial es
perfecto.

Esta llamada de Cristo a la perfeccion es comun a to-
dos (Mt. 5, 48; LG. 32). Todos, pues, podemos y debe-
mos ser perfectos en la medida que nos es dado.

1.862. La perfeccién consiste en imitar a Jesucristo,
nuestro «modelo de perfeccién» (LG. 40), que nos manda
y ensefia a amar a Dios y al prdjimo.

1.863. La perfeccion cristiana exige que todo lo haga-
mos por Dios: lo facil y lo dificil, lo que gusta y lo que
no gusta, esto es, trabajar por El, descansar por El, re-
crearse por El... porque El lo ha dispuesto asi. -

1.864. Santa Teresa del Nifio Jesus dijo: «He com-
prendido que toda perfeccion y toda santidad se reduce a
estas dos cosas: «amar y sufrir». El amor lo suaviza todo
y hace amable y deseable el sacrificio.

1.865. Tanto mas progresards en la perfeccion cuanto
mas violencia te hicieres (Kempis).

1.866. Tenerse a si mismo en nada y sentir bien y fa-
vorablemente de los demas, es indicio de gran sabiduria y
perfeccion (Id.).

1.867. Si todos los afios estirparamos un solo vicio,
pronto llegariamos a ser hombres perfectos (Id.).

1.868. Bien esta la observancia exterior, pero si todo
progreso espiritual lo hacemos consistir en ella, pronto
languideceria nuestro fervor (Id.). La reforma debe partir
del interior, de la purificacion de las pasiones.

1.869. La verdadera perfeccion consiste en esto: Ha-
cer siempre la santisima voluntad de Dios (S. Pablo de la
Cruz). )

1.870. Para alcanzar la perfeccion es necesario sufrir
nuestra imperfeccion (S. F. de Sales).

1.871. La esencia de la perfeccion estd en la caridad,
mas para adquirir ésta son necesarios estos tres medios:
castidad, pobreza y obediencia.

-278 -



1.872. Sed perfectos, como vuestro Padre celestial es
perfecto (Mt. 5, 48).

1.873. Si alguno no peca de palabra es varén perfec-
to, capaz de gobernar con el freno todo- su cuerpo
(Sant. 3, 2).

1.874. Ora comdis, ora bebdis, ora hagdis cualquiera
otra cosa, hacedlo todo a mayor gloria de Dios {1
Cor. 10, 31).

¢En qué consiste la perfeccion? En imitar a Jesucristo y ha-
cer que El viva en nosotros, pues El es «el modelo de la per-
feccion» (LG. 40), y el que predicé a todos, sin distincién, la
santidad de vida, de la que El es el iniciador y consumador:
«Sed, pues, perfectos como vuestro Padre celestial es perfec-
to. Esta llamada a la perfeccién es comiin a todos (LG. 32).

Todos, por consiguiente, podemos y debemos ser perfectos
en la medida que nos es dado, ya que estas palabras: «sed per-
fectos» a todos los que podemos y se nos ha ensefiado a rezar:
«Padre nuestro... ». Por eso dice: como vuestro Padre celestial
es perfecto.

La perfeccién no se concibe sin la caridad.

Santo Tomas lo dice asi: «La esencia de la perfeccion con-
siste en la caridad», principalmente en el amor a Dios, y de
modo secundario en el amor al préjimo.

San Francisco de Sales se expresa asi:

«No oigo sino hablar de perfeccion, y veo que son muy po-
cos los que la entiendan y practiquen bien. Cada cual fabrica
una perfeccion a su modo y segun sus inclinaciones particula-
res: unos la ponen en la austeridad del vestido; otros en la fre-
cuencia de sacramentos, en la oracion o en la multiplicidad de
devociones...; pero todos se engafian. pues aunque todas esas
cosas son en si mismas buenas y santas, poner precisamente
en ellas mismas la perfeccion, es tomar los medios por el fin o
los efectos por la causa.

Por lo que a mi toca, afiade el santo, no sé si conozco otra
perfeccion que «amar a Dios de todo corazén y al préjimo
como a si mismo». Sin esto toda perfeccidn es una perfeccion
falsa y de puro nombre, y todas las perfecciones juntas, sin el
amor de Dios, me parecen como un montdn de piedras».

-279 -



PERSEVERANCIA

1.875. EIl que perseverare hasta el fin, se salvard
(Mt. 24, 13).

1.876. Fulano se ha vuelto al mundo. Y dijo el Abad
Teodoro: No te maravilles por eso. Lo que te ha de mara-
villar es oir que uno ha podido escaparse de la boca del
enemigo.

1.877. No hay peor pasion que la presuncion (Abad
Agaton).

1.878. No confies en ti hasta que salgas de este cuer-
po, pues aunque digas: «Yo estoy muerto ya», el diablo
no ha muerto aun (Un Abad).

1.879. Perseverad para ser coronados (S. J. Crisosto-
mo).

1.880. Sin la constancia, ninguna virtud es grande.

1.881. Empieza y continua. No digas: «Yo empezaré
cuando empiecen otros». Y si todos se echan esas cuen-
tas, nunca nadie comenzara.

1.882. Sé fiel hasta la muerte y te daré la corona de la
vida (Apoc. 2, 10). El que crea firme, tema no caiga
(1 Cor. 10, 12).

1.883. Conviene siempre orar y no desfallecer
(Lc. 18, 1). Todos estos (los apostoles) perseveran unani-
mes en la oracion con algunas mujeres, con Maria, la
Madre de Jesus... (Hech. 1, 14).

1.884. Fructiﬁcad como los rosales plantados cerca
de las aguas (Eclo. 39, 17).

Jesucristo, nuestro modelo, nos dio ejemplo maravilloso de
esta virtud. El perseverd hasta el fin de su vida en la przictlca
de todas las virtudes: fue obediente hasta la muerte..., «or6 y
ejercxto la candad» hasta el momento de expiar en la cruz... y
aconsejo la oracidn perseverante: «Conviene siempre orar y
no desfallecer»..

Nuestro deber es imitarle y orar para perseverar en la vida
de la gracia, para vencer las tentaciones.

-280-



«Una piedra cuadrada, dice San Agustin, no se bambolea,
como aquella piedra, estad prontos a sostener todas las tenta-
ciones, y por mds esfuerzos que se hagan para derribaros,
mostrad firmeza en la perseverancia. Que toda clase de ata-
ques os halle inquebrantables». (Lib. de Morib. ).

«Bienaventurados los que, no contentandose con lo que han
hecho, cada dia se renuevan y adelantan como el apostol; por-
que la justicia cesa para el justo el dia que se detiene en el ca-
mino. Comenzar no basta; es preciso concluim (S. Jeronimo).

La mujer de Lot fue convertida en estatua de sal, para ense-
fiarnos que la sabiduria consiste en ir adelante, y la locura en
retroceder. Instruyanos tal ejemplo...

Para perseverar es necesario trabajar e ir en la presencia de
Dios, cumplir exactamente su santa ley, amarle con todo
nuestro corazon, tender cada dia y siempre a obrar mejor... y
ante el confusionismo de ideas, lo mejor es unirse fuertemente
a la inmavil piedra de la Iglesia catdlica, apostélica y roma-
na...

PLEITOS

1.885. ¢De débnde entre vosotros tantas yJerras y plei-
tos? (No es de las pasiones y codicias, que luchan en
vuestros miembros? Codicidis y no tenéis; matdis, ardéis
en envidia y no alcanzdis nada; os combatis y os hacéis
la guerra (Sant. 4, 1-2).

1.886. No pleitees con nadie sin razon, si no te ha he-
cho agravio (Prov. 3, 30).

1.887. Lo que han visto tus ojos no lo hagas ensegui-
da objeto de litigio, pues iqué hards luego, cuando venga
tu adversario y te ponga en evidencia? (Prov. 25, 8).

1.888. EIl malvado no busca mds que hacer el mal
(Frov. 17, 11) (y pleitea por cualquier cosa).

1.889. EI hombre iracundo enciende los pleitos, abs-

teneos de ellos y disminuirdn vuestros pecados
(Eclo. 23, 10-11).

-281-



1.890. Lo propio de un hombre cuerdo es no entablar
sin necesidad un pleito; detenedlo, si estd empezando, o
haced por lo menos todos los esfuerzos por arreglar la di-
ficultad pendiente.

1.891. Los pleitos destruyen la paz y la caridad: la
paz para uno mismo, y la caridad para los otros, bienes
infinitamente preciosos, que valen mds que todas las ga-
nancias de los pleitos.

Los pleitos ordinariamente proceden de la avaricia, del odio
y de la locura, y también de la intemperancia, de la lengua,
del orgullo... Muchas veces una palabra, una injuria, un cuen-
to falso o una calumnia engendran pleitos...

Los pleitos causan multitud de desgracias y desérdenes,
pues engendran mil cuidados y penas, mil pesares, peligros,
ignominias y la ruina de las fortunas...

Muchas veces ocasionan mas pérdidas, aun ganandolos, que
si desistiese de ellos en un principio...

Los pleitos destruyen la paz y la caridad; la paz para uno
mismo, y la caridad para los otros, bienes infinitamente pre-
ciosos, que valen mas que todos las ganancias de los pleitos...
Los pleitos, si no se cortan a tiempo, se multiplican y llegan a
ser interminables...

Los pleitos arrastran consigo gritos, amenazas y odios.
Combatid el orgullo, manantial de todos los males.

POBREZA

1.892. La virtud de la pobreza es desprendimiento de
las cosas terrenas: Si quieres ser perfecto, vende lo que
tienes. dalo a los pobres y sigueme (Mt. 19, 21).

1.893. Si las riquezas afluyen a vuestras manos, no
apeguéis vuestro corazon a ellas (Sal. 62, 11).

1.894. (Por qué dicen los santos que la pobreza es un
«tesoro»? Porque las verdaderas riquezas no se compo-
nen de los bienes de este mundo, que hay que dejar aqui.

1.895. ¢Que se gana con poseer lo que no podemos
llevar con nosotros? (Abad Antonio).

-282-



1.896. Los pobres de bienes de este mundo, los que
no tienen tierra, ni casa, ni monedas de oro y plata, son
pobres a los ojos del mundo ciego; pero ricos a los ojos de
Dios.

1.897. El oro y las riquezas son una carga pesada que
agovia a los que la llevan.

1.898. La pobreza es un vaciarse de la tierra para de-
dicarse a las cosas de Dios.

1.899. Nuestro modelo de pobreza es Jesucristo,
quien ‘siendo el duefio de las riquezas por ser el Creador
de todas las cosas, nace pobre, vive pobre y muere pobre.

1.900. La pobreza voluntaria consiste en seguir a
Cristo pobre, en participar en su misma pobreza, que vi-
vio de tal modo que no tenia donde reclinar la cabeza
(Mt. 8, 20).

1.901. No es virtud la pobreza, sino el amor a la po-
breza (A. C.).

1.902. Eligiendo la pobreza, Jesucristo la hizo digna
de alabanzas y de honor. Cuando honramos a los pobres,
en ellos le honramos a El (Mt. 25, 40).

1.903. El que maltrata al pobre injuria a su Hacedor,
el que tiene piedad del pobre le honra (Prov. 14,31).

1.904. iQué locura colocar vuestras riquezas en don-
de no habéis de vivir, y no colocarlas en donde habéis de
ir para siempre! Colocad vuestros tesoros en vuestra Pa-
tria, que es el cielo (S. J. Crisdstomo).

1.905. EIl que es rico segun Dios, no debe amontonar
tesoros, sino distribuir lo que posee a los pobres (S. Ven.
Beda). :

1.906. El cielo pertenece a los pobres, y alli envian
ellos a sus bienhechores. )

1.907. EIl que no tiene nada en la tierra es rico en el
cielo, es un ser celestial, angélico y divino... (S. Cipriano).

1.908. Abandonad los bienes de la tierra y recibiréis
los del cielo; porque la pobreza compra el reino de los
cielos (S. Agustin). y

1.909. La pobreza es el camino de la salvacién, el

-283 -



Rmdamento de la humildad y de la perfeccion... (S. F. de
Sis).

1.910. Los apéstoles y primeros cristianos practica-
ron a la letra la pobreza, y estaban satisfechos teniendo
alimento y vestidos (1 Tim. 6, 8).

1.911. No se sepulte vuestra alma en el oro; elévese
mas bien al cielo (S. Jerénimo).

1.912. Dios busca un corazén vacio de las cosas de la
tierra para entrar en él y poseerlo por entero.

1.913. El verdadero cristiano es pobre en dinero; pero
rico en virtud; duerme mas pacificamente echado én la
tierra, que el que tiene oro y descansa en la purpura
(S. Ven. Beda). .

1.914. (Quién es rico? dice el poeta: El que nada co-
dicia. {Quién es pobre? El avaro.

1.915. No busquemos riquezas que habremos de de-
jar un dia; si queremos bienes, vayamos en busca de los
que hemos de poseer eternamente (S. Greg. Magno).

1.916. El pobrs nada tiene y goza de la seguridad m4s
completa; por el contrario, el rico y el poderoso temen
siempre algun peligro (S. J. Criséstomo).

1.917. El mal no estd en la pobreza, estd en el pobre.
El)que acepta voluntariamente la pobreza, es rico (Séne-
ca).

1.918. El pobre que tiene una buena conciencia es in-
finitamente mas rico que el que no la tiene.

1.919. La pobreza es camino, el mismo por donde
vino nuestro Emperador del cielo (S. Teresa de Jesus).

1.920. Me ha dado el Sefior a entender los bienes que
hay ¢n la santa pobreza, y los que probaren lo entende-
ran (Id.).

1.921. iCon qué amistad se tratarian todos si faltase
interés de honra y de dinero! (Id.).

1.922. Si falta el deseo de ser pobre, falta el espiritu y
se afloja en virtudes, y si de voluntad no lo fuera, no era
verdadero pobre (S. Juan de la Cruz).

=284~



1.923. Las riquezas de todo lo criado, comparadas
con la riqueza que es Dios, es.suma pobreza y miseria
(Id.).

1.924. La satisfaccion del corazén no se halla en la
posesion de las cosas, sino en la desnudez y pobreza de
espiritu (Id.).

1.925. El pobre que aborrece la pobreza, lleva una
vida miserable; y por el contrario, el que no solo la sufre
con resignacion, sino que estd contento con su suerte,
vive dichoso...

1.926. Al ver la vida de San Antonio Abad, San
Francisco de Asis y otros, notamos que tenian la pobreza
en gran estimacion y la preferian a todos los bienes de la
tierra...

1.927. Nada trajimos al mundo y nada podemos lle-
varnos de él. Teniendo con qué alimentarnos y con qué
cubrirnos, estemos con esto contentos (1 Tim. 6, 7-8).

1.928. Jesus siendo rico se hizo pobre con nosotros,
para enriquecernos con su pobreza (2 Cor. 8,9).

1.929. Le salié al encuentro un escriba, que le dijo:
Maestro, te seguiré adonde quiera que vayas. Dijole Je-
sus: Las raposas tienen cuevas y las aves del cielo, nidos,
pero el Hijo del hombre no tiene donde reclinar la cabeza
(Mt. 8, 19-20).

1.930. No me des ni riquezas ni pobreza. Dame
aquello de que he menester. No sea que harto te desprecie
y diga:iQuién es Yahvé?, o necesitado robe y blasfeme el
nombre de mi Dios (Prov. 30, 8).

1.931. No alleguéis tesoros en la tierra... Atesorad te-
soros en el cielo... (Mt. 6, 19-20).

Nuestra naturaleza estd inclinada a la comodidad, a las ri-
quezas, a los placeres...; pero el ejemplo de Cristo se nos pone
delante. El, Creador y propietario de las riquezas existentes
en el mundo, nace pobre y vive pobremente hasta que muere
en una cruz despojado de todo. Y {por qué renuncia a todas
las cosas como si no fueran suyas? {Por qué practica la pobre-

-285-~



za pudiendo nacer en un palacio? Nace pobre para hacernos a
nosotros ricos, para darnos a conocer que las verdaderas ri-
quezas no son las de la tierra, que un dia hemos de abando-
nar, sino las sobrenaturales como: la gracia, las virtudes, la
gloria. El Vaticano II nos dice que la pobreza voluntaria con-
siste en seguir a Cristo pobre... Necesitamos pobreza espiri-
tual, desprendimiento interior de los bienes temporales, y
efectiva...

Jesucristo, los apostoles y los primeros cristianos practica-
ban a la letra la pobreza... Los primeros cristianos lo que te-
nian era comun a todos (Hech. 4, 32).

Al ver las vidas de San Antonio Abad, San Francisco de
Asis, San Francisco de Borja, Santa Clara, Santa Isabel de
Hungria y de tantos otros, que vivian el Evangelio, notamos
que tenian la pobreza en gran estima y la preferian a todos los
bienes de la tierra...

Ved las Ordenes religiosas en su nacimiento: ¢(Es posible in-
digencia mas absoluta que la suya? Cuando, permitiéndolo
Dios, algunas de ellas han caido en la relajacidn, la causa de
tanto mal han sido las riquezas...

Al mismo tiempo que entra en un claustro el dinero, salen
el fspiritu de Dios, los bienes de la gracia y la vocacion del
cielo...

Si examinamos las causas de muchas defecciones, estas pro-
vienen de la vida de comodidad, del regalo, de la poca mortifi-
cacion y entrega a Dios... h

«La pobreza es un gran tesoro». Esta expresién es un con-
trasentido para el mundo; pero el lenguaje de Cristo y de los
santos es muy distinto. Si repartes lo que tienes a los pobres,
dijo Jests, «tendrds un tesoro en el cielo». Y San Francisco de
Ais dijo: «La pobreza es un tesoro oculto para cuya compra es
preciso vender todo lo demds y despreciar todo lo que no se
puede vender. Todos los bienes de la tierra no son nada com-
parados con el valor de la pobreza».

La pobreza, segun este santo, es una entrega y servicio a
Dios y a las criaturas por Dios, es decir, es un vaciarse de las
cosas de la tierra para dedicarse a las de Dios.

El que la pobreza sea un tesoro es porque las verdaderas ri-
quezas no se componen de las cosas o bienes de este mundo,
que hemos de dejar un dia sino que consisten en valores eter-

-286 -



nos que nos ha de acompafiar después de la muerte: La gracia,
las obras de caridad, la virtud y amistad con Dios.

Los que no tienen tierras, ni casa, ni monedas de oro o plata
son pobres a los ojos del mundo, pero son ricos a los ojos de
Dios si viven en gracia. La pobreza como virtud es una de las
mds bellas, porque por ella el hombre religioso se desprende
de lo que no es para adquirir y poseer lo que es, lo que tiene
valor, o sea, a Dios objeto de su dicha, lo inico duradero y
eterno... Dios solamente es el Bien Sumo.

PREDESTINACION

1.932. Venid, benditos de mi Padre, tomad posesion
del reino preparado para vosotros desde la creacién del
mundo, porque tuve hambre y me distéis de comer...
(Mt. 25, 34).

1.933. A los que conocio de antemano, a esos predes-
tind, llamo, justifico, y luego los glorificé (Rom. 8, 29-30).

1.934. /Oh hombre! (Quién eres tu para pedir cuen-
tas a Dios? (Acaso dice el vaso al alfarero: {Por qué me
has hecho asi? (O es que no puede el alfarero hacer del
mismo barro un vaso para usos honorables y otro para
usos viles? (Rom. 9, 20-21).

1.935. iOh profundidad de la riqueza, de la sabiduria y
de la ciencia de Dios! iCudn insondables son sus juicios e
inescrutables sus caminos!... (Rom. 11, 33-34).

1.936. Dios quiere que todos se salven... Cristo Jesus
se entregé a si mismo para redencion de todos (1 Tim. 2,
4-6).

Predestinacion es «una presciencia con la que Dios ha pre-
visto lo que haria» (S. Agustin).

Principios bdsicos que hemos de tener en cuenta para resol-
ver esta cuestion que tanto preocupa a muchos.

Es de fe que Dios, por un designio eterno de su voluntad, ha
predestinado a determinados hombres a la eterna bienaventu-
ranza (Mt.25,34), y asi lo expone Santo Tomas (I

-287-



P.q.23,a.4) y que existe un proceso de predestinacion
(Rom. 8, 29).

Por otra parte «Dios quiere que todos los hombres se sal-
ven», y conocemos el hecho de la redencion universal de Cris-
to(l Tim. 2,6; 1 Jn. 2,2).

Ademds, Dios no nos da el cielo gratis y quiere que nos es-
forcemos en hacer buenas obras y guardar sus mandamientos
para lograrlo (2 Ped. 1, 10; Mt. 19, 17), y finalmente reprende
por no corresponder a sus gracias (Is. 5, 4; Mt. 11, 20-21).

Segun estos principios tenemos:

1. Que si Dios quiere que todos se salven, es que da a todos
las gracias necesarias para salvarse y a nadie quiere condenar
antes de la prevision de sus culpas, y por eso dice S. Agustin:
«Bueno es Dios, justo es Dios; puede salvar a algunos sin mé-
ritos porque es bueno; pero no puede condenar a nadie sin su
culpa, porque es justo».

2. Es cierto que Dios ya previé el pecado con el que se le
ofenderia; pero la presciencia divina no hace a Dios responsa-
ble del pecado del hombre. ]

Notemos que ver no es obrar. Saber tampoco es forzar o
violentar. Es cierto que Digs lo ve todo pero no porque lo ve o
lo sabe suceden las cosas, sino porque las cosas suceden, Dios
las ve.

Ejemplo: Tu ves que un barco se esta hundiendo, pero «no
se hunde porque lo ves, sino porque se estd hundiendo lo ves».

En Dios no hay futuro, sino que todo estd presente. El no
prevé como nosotros, sino que /o ve..., mas la vision de Dios
no presiona la voluntad del hombre... Dios ve todos sus actos
«porque ellos habian de realizarse libremente».

3. Si Dios sabe que tal persona se habia de condenar, ipor
qué la cre6? Dios ha creado un mundo del cual se derivan ma-
les, pero también muchos bienes, y mejor es existir o ser que
no ser. Nos hizo un bien al crearnos, y si nos condenamos es
por usar mal de la libertad que nos ha dado para hacer obras
buenas y merecer.

En consecuencia: El crimen que hoy se comete, ese aconte-
cimiento libre del hombre, Dios lo conoce..., pero notemos
que el hombre goza del don de la libertad y por tanto el mal
que €l comete, puede no cometerlo, y Dios deja al hombre en
su libertad. Por eso reprende y amenaza con castigos cuando
no se cumplen sus mandamientos (Is. 5, 4; Mt. 11, 20-21).

-288 -



La reprobacién o condenacion no es de antemano por parte
de Dios, sino después de previsto el mal del pecador.

«Dios supo absolutamente de antemano que los buenos ha-
bian de ser buenos por su gracia y que por la misma habian de
recibir los premios eternos, y previé que los malos habian de
ser malos por su propia malicia y habia de condenarlos con
eterno castigo por su justicia». Los que se perdieron no es por-
que no pudieran ser buenos, sino porque no quisieron ser bue-
-nos (Conc. Val. III. 321).

Preguntaron una vez a un nifio de escuela: «Quién creé los
demonios™ Y él contestd rectamente: «Dios los hizo angeles,
pero ellos se hicieron demonios». Esto sucede exactamente
con el hombre que se condena.

PRUDENCIA

1.937. La prudencia es la ciencia de los santos. Sigue
el consejo de los prudentes, y no desprecies ningiin buen
consejo (Tob. 4, 18).

1.938. La prudencia es el ojo y el piloto del alma, asi
como de todos los movimientos y acciones. El prudente
es, pues, el que ve de lejos (Santo Tomas).

1.939. Pensad dos veces las palabras antes de que las
profiera la lengua... Quitad la prudencia, y la virtud sera
vicio (S. Bernardo).

1.940. Séneca dijo: «El que no sabe callar, no sabe
hablam. No obréis pronto sino después de haber exami-
nado cuidadosamente; no reflexionar es locuray.

1.941. La prudencia es la ciencia del discernimiento
entre el bien y el mal... «Un hombre falto de prudencia
es semejante a un navio sin piloto, que es llevado de aca
para alld, como juguete de los vientos...» (San Basilio).

1.942. El hombre prudente mide sus discursos y los
pesa en la balanza de la justicia, para que haya gravedad
en su razon, y peso en lo que dice. Obrando asi manifies-
ta dulzura, bondad y modestia (S. Ambrosio).

-289 -



1.943. Aprende donde estd la prudencia, dénde la
fortaleza, donde la inteligencia, para que a la vez conoz-
cas donde esta la larga vida y la dicha, donde la luz de
los ojos y la paz (Bar. 3, 14).

1.944. EIl prudente ve el peligro y se esconde, el sim-
ple sigue adelante y la paga (Prov. 27, 12).

1.945. El simple todo lo cree, el prudente pone aten-
cion a cus respuestas..., el hombre reflexivo no se impa-
cienta (Prov. 14, 15-17).

La prudencia es la primera de las cuatro virtudes cardinales
que inclina a la eleccion y empleo recto de los medios adecua-
dos para la consecucion del fin.

«La prudencia es la reina de las virtudes morales en cuanto
que a todas las preside y gobierna, de tal suerte que, en el mo-
mento que alguna de ellas se ejercitara imprudentemente, de-
jaria de ser virtud para convertirse en vicio». Sin la prudencia
todas las demas virtudes pierden su brillo y hermosura.

La prudencia nos ensefia a examinar con discrecién lo que
es bueno para practicarlo y lo que es malo para evitarlo, lo
que es verdadero y lo que es falso...

Nos pide ademas discrecion en el hablar, en el trabajo, en el
vestido..., en cuantas cosas hacemos.

La prudencia también nos ensefia a ser ddciles, a saber
aconsejarnos de los mas prudentes, a escuchar con paciencia,
y cuando es razonable lo que dicen contra nuestra mala con-
ducta, aceptarlo sin enfado, antes bien con agradécimiento,
por cuanto que se nos dice para nuestro bien... Ademas nos
ensefia a hacer las cosas con diligencia, a no dejar para des-
pués lo que puedes hacer ahora y a hacerlas a su debido tiem-
po.

Jesus dijo: «Sed prudentes como serpientes y sencillos como
palomas» (Mt. 10, 16). A la prudencia de la serpiente que pro-
cura defender la cabeza de los golpes, ha de ir unida la senci-
llez de la paloma, o sea, la sinceridad de 4nimo ajena a toda
doblez y dolo.

El hombre prudente, segin S. Bernardo, no hace nada sin
haber examinado y previsto estas tres cosas: 1. si lo que desea
hacer estd permitido; 2. si es conveniente, y 3. si es ventajo-
so. «No obréis pronto sino después de haber examinado cui-

-290 -



dadosamente; no reflexionar es locura» (Séneca). Se deben
medir los discursos y las palabras... La prudencia es la ciencia
de los santos.

PUREZA DE INTENCION

1.946. Si vuestra justicia no es mayor que la de los
escribas y fariseos, no entraréis en el reino de los cielos
(Mt. 5, 20). '

1.947. Estad atentos a no hacer vuestra justicia de-
lante de los hombres para que os vean; de otra manera
no tendréis recompensa ante vuestro Padre que estd en
los cielos (Mt. 6, 1).

1.948. Asi ha de lucir vuestra luz ante los hombres,
para que, viendo vuestras buenas obras, glorifiquen a
vuestro Padre que estd en los cielos (Mt. 5, 16).

1.949. La palabra de Dios es viva, eficaz y tajante
mds que una espada de dos filos... y discierne los pensa-
mientos y las intenciones del corazon (Heb. 4, 12).

«La intencién pura en el obrar es de tanto precio, que es
base y fundamento de todo edificio espiritual» (S. Greg. Mag-
no).

Las buenas obras no hay que hacerlas para agradar a los
hombres o para que las vean y nos alaben, sino que hay que
hacerlas para agradar a Dios ante todo.

A los fariseos les gustaba ser tenidos por justos y observan-
tes de la ley, siendo asi que internamente estaban llenos de vi-
cios, sobre todo de hipocresia y de soberbia, y como pusieran
la virtud en exterioridades e hicieran las cosas para ser vistos
de los hombres, como el orar, el ayuno, el hacer limosnas..., el
Sefior nos previene para que nuestra justicia, 0 sea, nuestras
buenas obras las hagamos con rectitud de intencion sin buscar
los aplausos de los hombres pues Dios ve lo oculto y lo pre-
miara...

La intencion pura consiste en no buscar mas que a Dios en
nuestros pensamientos y nuestras acciones en no ver mas que
a El, y no ver mas que su voluntad, mirando siempre a Dios
como unico fin nuestro...

-291 -



Jesucristo aprueba la oracién publica y en comun y el que
obremos siempre bien; lo que condena es la ostentacion, la va-
nidad. Si buscamos la gloria de Dios, no debemos apurarnos
por el éxito o falta de éxito, pues el éxito pertenece a Dios.
Hagamos todo «a mayor gloria de Dios». Nuestro buen ejem-
plo siempre puede mover a otros a hacer el bien.

RELIGIOSOS

1.950. ¢éQué es un religioso? Es el que vive segun la
regla y segun Dios (S. Gregorio Magno). Las Constitucio-
nes son decalogo del religioso y camino del cielo.

1.951. Todo el espiritu religioso se pierde en un mo-
nasterio, si los superiores dejan que se introduzca la ne-
gligencia descuidando las cosas pequefias... Donde hay
mas disciplina, hay mas vocaciones.

1.952. Santa Teresa de Avila decia: «Vida religiosa
es largo martirio», martirio que las almas entregadas a
Dios saben llevar con alegria por la esperanza del cielo.

1.953. Los mas grandes santos evitaban cuanto po-
dian las compaiiias de los hombres y elegian vivir para
Dios en el retiro (Kempis).

1.954. Dios no habla en el corazon sino en el recogi-
miento S. F. (Fremiot de Chantal).

1.955. Si entras en el claustro con el fin de servir a
Dios, hazte con frecuencia esta pregunta: (A qué he veni-
do y para qué he dejado el mundo? {No fue con objeto de
vivir para Dios? (Kempis).

1.956. &De qué te sirve llevar el hdbito de la religion,
que es héabito de santidad, si se vive al mismo tiempo se-
gun el espiritu del mundo y con costumbres propias de
seglares? (S. Bernardo). '

1.957. Tratar con las gentes mds de lo puramente
necesario y la razon pide, a ninguno por santo que fuese,
le fue bien (San Juan de la Cruz).

-292 -



1.958. El que vive en la soledad se libra de tres gue-
rras, a saber: de la guerra que nos hacen la vista, el oido y
la lengua (S. Efrén).

1.959. El pez fuera del agua languidece y muere; asi
también el religioso, fuera del retiro, cae en la negligencia
y en la tibieza y hace mal sus ejercicios espirituales
(S. Antonio).

1.960. Es dificil que un arbol plantado a lo largo de
una carretera conserve sus frutos hasta su madurez; y es
también dificil que un alma en medio de las gentes del si-
glo conserve su inocencia hasta el fin (S. J. Crisostomo).

1.961. Es necesario aislar el alma para ver a Dios...
Dificil es en medio de las turbas ver a Cristo; el espiritu
necesita la calma del recogimiento (S. Agustin).

1.962. Hay una enfermedad gravisima de la edad mo-
derna: la ligereza y la irreflexion, que lleva extraviados a
los hombres, la disipacion continua, la codicia de las ri-
quezas, que debilita y enreda en las cosas terrenas y tran-
sitorias, y no les deja elevarse a la consideracion de las
cosas eternas... {Como curar esta enfermedad? Con la
medicina de los Ejercicios espirituales. Ellos son el reme-
dio de los tiempos presentes... (Pio XI).

REMORDIMIENTOS

1.963. El remordimiento de conciencia es uno de los
suplicios mas crueles . Huye el malvado sin que nadie le
persiga (Prov. 28, 1).

1.964. Para vivir en gran paz y ser felices es menester
obrar conforme a los mandamientos de Dios y al dictado
de nuestra conciencia, pues la causa del remordimiento
es el pecado.

1.965. Los remordimientos y los tormentos del alma
son tantos cuantos sean los vicios (S. Jeronimo).

1.966. Dios es el que nos habla por nuestra concien-
cia, y por eso «la conciencia del pecador estd siempre en

-293 -



pena; jamas un alma criminal estd tranquila y en paz; el
remordimiento la devora» (S. Isidoro).

1.967. ¢Queréis no tener nunca remordimiento? Vi-
vid santamente; el vivir bien proporciona siempre alegria
y tranquilidad (8. Isidoro).

RESPETO HUMANO

1.968. Respeto humano es un excesivo miramiento a
lo que los hombres juzgaran o diran de nosotros, de nues-
tras palabras o acciones.

1.969. El respeto humano es una bajeza y una locura,
ipor qué avergonzarse de hacer una obra buena, o sea, de
aquello de que debiéramos gloriarnos ante Dios? Nada
degrada, envilece y deshonra al hombre como el respeto
humano.

1.970. Sé viril, s¢ hombre. No te avengiiences ante
nadie de parecer buen cristiano. iQué cosa mas baja y
ruin es el temer cumplir nuestros deberes segin concien-
cia, porque otros no se rian de nosotros!

1.971. Lo que eres a los ojos y al juicio de Dios, eso
eres y nada mas. (Quién eres tu para que temas al hom-
bre mortal? Hoy es, y mafiana no parece. Teme a Dios y
no te espantes de los hombres (Kempis).

1.972. No esté tu paz en la boca de otros; pues si pen-
sasen de ti bien o mal, no seras por eso hombre diferente.
El que no desea contentar a los hombres, ni teme desa-
gradarles, gozara de mucha paz (Kempis).

1973. Yo no me avergiienzo del Evangelio
(Rom. 1, 16).

1.974. Quien se avergonzare de Mi y de mis palabras
—dice Jesucristo— de El se avegonzarad el Hijo del hombre,
cuando venga en su gloria y en la del Padre y de los san-
tos dngeles (Lc. 9, 26).

~294 -



1.975. A todo el que me confesare delante de los
hombres, yo también le confesaré delante de mi Padre
que estd en los cielos... (Mt. 10, 32-33).

1.976. Muchos de los jefes creyeron en Jesucristo;
pero por causa de los fariseos no lo confesaban, por mie-
do a ser excluidos de la sinagoga, porque amaban mas la
gloria de los hombres que la gloria de Dios
(Jn. 12, 42-43).

1.977. Si aun buscase agradar a los hombres, no se-
ria siervo de Jesucristo (Gal. 1, 10).

El respeto humano es uno de los grandes osbtdculos para
ser virtuosos y es necesario combatirlo.

El respeto humano es esclavitud, cobardia y debilidad de
caracter iCuantos obran asi: ¢qué dird, qué se pensara si hago
o no tal cosa? Y de aqui que se sacrifique el deber, antes de
permitir una palabra de desaprobacion; se hace el mal por
complacer a los demds, aparentando aun ser peor de lo que
somos en realidad...

El que se deja llevar del respeto humano es porque desea
complacer a los hombres. Teme desagradarles y hasta tiene
miedo de obrar bien por no desagradar al que obra el mal y
omiten obras buenas por el mismo motivo. Muchos llegan a
ser cristianos segun el capricho ajeno y no segun el Evangelio,
por conformar su religion a las ideas de los demas. iAy del que
se avergiienza ante otros de parecer buen cristiano, y hasta
teme cumplir sus deberes segin conciencia porque otros no se
rian de él....

“El apoéstol Pedro cayd ante el temor de una sirvienta en la
Pasion del Sefior. Tal es la debilidad y cobardia del respeto
humano. Hemos de pisotearlo y seguir la conducta de San Pa-
blo: «Yo no me avergiienzo del Evangelio».

Jamds busquemos agradar a los hombres que se apartan de
la ley de Dios. «Teme a Dios y no te espantes de los hombres»
(Kempis). iSé viril, sé hombre! No te avergiiences jamas de ser
buen cristiano.

-295-



RENOVACION

1.978. iCuanto se habla de renovacién! Mas «nos lle-
nan de temor —dijo Pablo VI- ciertas orientaciones y
practicas en el clero y en los religiosos». La santidad no
sera santidad sin virtudes heroicas.

1.979. Se necesita una adecuada renovacién de la
vida religiosa (PC. 1). «iRenovaciéon que les haga mas
conformes con la vida de Cristo!...,crecimiento de una
mas diligente observancia de la regla» (Pablo VI).

1.980. Los verdaderos religiosos deben observar y vi-
vir el Evangelio, para copiar en ellos a Cristo casto, po-
bre, obediente y mortificado. Los que rehuyen la cruz
terminan llevando una vida empobrecida.

1.981. Se quiere «estar al dia», pero {como?:

-A los que dicen: «La obediencia es un atentado con-
tra la libertad humana», hay que contestarles: Mirad a
Cristo que «se hizo obediente hasta la muerte... ».

1.982. -A los que reducen la oracién a «dar testimo-
nio a los demds», {qué hemos de decirles sino que miren
al Maestro que «pasaba las noches orando»?

1.983. -A los que hablan de humildad mientras no se
pisotee la dignidad humana, que miren a Cristo «escar-
nio de la plebey, «ludibrio de las multitudesy», «crucifica-
do entre ladrones»... i

1.984. A muchos habia que contestar como Santa
Teresa a aquel tedlogo, que le mandé 33 razones teoldgi-
cas para decir que no debia fundar en pobreza: «Para
nada quiero su teologia, si no va conforme al Evangelio»
(M. L. Vaso roto).

1.985. «Yo creo que la renovaciéon, mds que sobre
una mesa de estudio, se resuelve en el silencio de una
vida interior, y creo que mas que comisiones para delibe-
rar problemas, hacen falta meditaciones...» (M. L.).

1.986. La vida religiosa debe ser vida de mortifica-
cidn exterior e interior, vida de sacrificio y de entrega al
Amor... conforme a las exigencias del Evangelio.

-296 -



1.987. La renovacion que no se apoya en el Evange-
lio es una falsa renovacion.

RESURRECCION DE JESUCRISTC

1.988. (Un angel) les dijo: (Buscdis a Jesus Nazare-
no, el crucificado? Ha resucitado, no estd aqui
(Mc. 16, 6).

1.989. Cristo" murié por nuestros pecados..., fue se-
pultado..., resucité al tercer dia, segin las Escrituras... Si
Cristo no resucité, vana es nuestra predicacién, vana
nuestra fe...; pero no; Cristo ha resucitado de entre los
muertos como primicia de los que mueren (1 Cor. 15, 5

1.990. Cristo resucitd... y se aparecié a Cefas (Pedro),
luego a los doce, después se aparecié una vez a mds de
quinientos hermanos... (1 Cor. 15, 4-6).

Jesus resucitd «por su propia virtud». Si a veces dice la Es-
critura que «fue resucitado por Dios», entiéndase en razén de
su naturaleza humana o creada, pues Jesuis es Dios, y con su
resurreccion se cumplieron las profecias: las dichas por El, de
que sufriria muerte de cruz (Mt. 26, 2), y de que resucitaria al
tercer dia (Mc. 10, 34), y la anunciada por David, diez siglos
antes, de que cuerpo no veria la corrupcién (Sal. 16, 10).

La resurreccion de Cristo es el mayor de los milagros, el
dogma fundamental del cristianismo. Si este fuese falso, serian
falsos los demds y vana seria nuestra fe; mas es menester confesar
que la resurreccién de Cristo es un hecho real e histérico, porque
los Evangelios son histdricos, integros y veridicos.

Cristo murié. Los cuatro Evangelios nos dicen que «expiré»
en una cruz (Mt. 26, 56). Los judios, al ir a romper las piernas
de Jesus y los crucificados con él, para que terminasen de mo-
rir, vieron a Jesis muerto, y no le rompieron las piernas
(Jn. 19, 31-33). Después colocaron su cuerpo en el sepulcro, y
sus enemigos pusieron guardia, no siendo que resucitara como
habia dicho, y todo fue en vano.

-297 -



Cristo luego se mostré vivo. Primeramente un angel lo ates-
tiguo al decir: «Resucito, no estd aqui» y resucitd segin lo ha-
bia predicho (Mt. 28, 6), y sus muchas apariciones verdadera-
mente reales e histéricas y no imaginativas. a Pedro, a la
Magdalena, a los discipulos de Emaus, a los doce, lo prue-
ban... y resucité corporalmente (Lc. 24, 39-43).

Cristo resucit6 para nunca mas morir (Rom. 6,9) y noso-
tros también resucitaremos (1 Cor. 15, 12-17 ss).

RIQUEZAS

1.991. Las riquezas, como don de Dios, son buenas;
lo que es malo es su abuso. «Las riquezas no son en si pe-
cado; pero es un pecado no distribuirlas a los pobres y
emplearlas en el mal» (S. Criséstomo).

1.992. Desnudo he venido a la luz del dia, y desnudo
la dejaré; (para qué he de sudar en vano, viendo que la
muerte no me dejara nada? (El filésofo Luciano).

1.993. Las riquezas son semejantes a la serpiente; el
que las recoge sin mil precauciones, siente pronto que su
alma esta aprisionada y mordida (S. Clem.de Alejan-
dria). :

1.994. Muchos son los parientes del dinero, y no del
rico (Isocrates).

1.995. EIl que asiste a un moribundo con la esperanza
de heredarle, es un buitre que vuela alrededor de un ca-
daver (Séneca).

1.996. &Quieres ser rico? Pues no te afanes en aumen-
tar tus bienes, sino en disminuir tu codicia (Epicuro).

1.997. La gloria de las riquezas no brilla en las mesas
espléndidas, sino en los socorros distribuidos a los desgra-
ciados. ,

1.998. El rico del Evangelio se preocupaba en cons-
truir mayores graneros para su mucha cosecha, y San Ba-
silio comenta; {Buscdis graneros? Ya los tenéis: esos gra-
neros son el estdbmago de los pobres hambrientos.

-298 -



1.999. El pobre a quien socorres, te hard rico. Quien
al pobre cierra la puerta, la del cielo no la hallard abierta.

2.000. Cuando socorres al pordiosero, piensa: Estoy
prestando dinero a Dios.

2.001. El rico es semejante a un arbol cargado de fru-
tos: Si los da, vale mucho; si los retiene se pudre.

2.002. El verdadero rico de este mundo es el que vive
contento.

2.003. En nada perjudica al alma el cuidado de los
negocios domésticos, si es moderado, y deja tiempo para
la oracion, la lectura y recogimiento espiritual (S. F. de
Sales).

2.004. (Os inquietan los tesoros? Dadlos a los pobres,
y los volveréis a encontrar en el cielo, en donde estan
completamente seguros (S. Agustin).

2.005. Las riquezas afluyen a las manos de los que las
distribuyen con largueza (S. Clemente de Alejandria).

2.006. No olvides el dicho de Jesucristo: « Hay mayor
dicha en dar que en recibiry (Hech. 20, 35). iDichosos los
que van experimentando esta felicidad al repartir sus bie-
nes en obras que miran a la gloria de Dios!

2.007. El que no puede llevar consigo lo que tiene,
no es rico; porque lo que tenemos que dejar aqui en la
tierra, no nos pertenece, es de los demas (S. Ambrosio).

2.008. Tratate como huésped-y peregrino sobre la tie-
rra, a quien no le va nada en los negocios del mundo...,
porque aqui no tienes domicilio permanente (Kempis).

2.009. Mis padres me han dejado una herencia, é¢qué
hago con ella? Respondid el anciano: {qué quieres que te
diga?... Si te digo: «Dasela a tus parientes», no tendras re-
compensa alguna. Si quieres oirme, dasela a los necesita-
dos y te libraras de inquietudes (Un eremita).

2.010. EI que da al pobre se parece al agricultor, que
no pierde al dejar la simiente en la tierra, sino que saca
diez veces mas. He aqui un cambio que puede hacerse,
un negocio: Dad pan, y recibiréis el paraiso; dad poco, y

-299 -



recibiréis mucho; dad lo que es perecedero, y recibiréis lo
eterno (S. J. Crisostomo.

2.011. Las riquezas de la tierra no son verdaderas.
«6Qué son estas riquezas que os hacen recelar hasta de
vuestro criado, sospechando que os las quite, os asesine y
huya? Si fueran verdaderas riquezas, os darian seguridad»
(San Agustin).

2.012.El rico que tiene su corazon en las riquezas es
incapaz de comprender y gustar las cosas del cielo.

2.013. Tengamos los sentimientos del gran apostol
que decia: Teniendo con qué comer y vestir, ya debemos
estar contentos (1 Tim. 6, 8). ,

2.014. No alleguéis tesoros en la tierra, donde la poli-
lla y el orin los corroen y donde los ladrones horadan y
roban... Atesorad tesoros en el cielo... Donde estd tu teso-
ro, alli estard tu corazon (Mt. 6, 19-21).

2.015. Y vosotros, los ricos, llorad a gritos sobre la mi-
serias que os amenazan. Vuestra riqueza estd podrida...
Vuestro oro y vuestra plata comidos del orin, y el orin
serd testigo contra vosotros... (Sant. 5, 1-3).

2.016. Ay de los que afiaden casas a casas, de los
que juntan campos, hasta acabar el término, siendo los
unicos propietarios...! (Is. 5,8).

2.017. A los ricos de este siglo encargales que no sean
altivos, ni pongan su confianza en la incertidumbre de
las riquezas, sino en Dios, que abundantemente nos pro-
vee de todo para que disfrutemos, practicando el bien, en-
riqueciéndonos de buenas obras, siendo liberales, dadivo-
cos y atesorando para el futuro con que alcanzar la ver-
dadera vida (1 Tim. 6, 17-19).

2.018. Bienaventurado el varén irreprensible que no
corre tras el oro. (Quién es éste que le alabemos? Porque
hizo maravillas en su pueblo (Eclo. 31, 8-9).

2.019. Si abundan las riquezas, no apeguéis a ellas
vuestro corazon (Sal. 62, 11). Y

2.020. Buscad primero el reino de Dios y su justicia,
y todo lo demads se os dard por afiadidura (Mt. 6, 33).

-300 -



En el A. T. vemos que Dios da las riquezas (Eclo. 11, 14 ss)
y que son estimadas, siempre que no supongan pecado
(13, 23). Las riquezas como don de Dios son buenas; lo que es
malo es su abuso. El rico Epulon se condend, no por ser rico
sino por haber usado mal de las riquezas...

La Biblia maldice sus abusos y también a“los ricos que las
retienen y se complacen en ellas (Is. 15, 8; Amos 6,4 ss)... La
riqueza es una idolatria (Mt. 6, 24; Col. 3, 5)...

Jesucristo llama «espinas» a las riquezas (Mt. 13, 22), por-
que lastiman nuestra alma al clavarnos con los pensamientos
que sugieren, que atormentan al arrastrarnos al pecado... Ellas
sofocan la palabra divina...

Las riquezas son un manantial de placeres y de crimenes. El
rico que tiene su corazdn en las riquezas conducen al lujo, el
lujo a la lujuria, la lujuria a la indiferencia, la indiferencia a la
incredulidad, a la herejia, a la idolatria, a la indiferencia...

«Las riquezas no son en si pecado; pero es un pecado no
distribuirlas a los pobres y emplearlas en el mal» (S. J. Crisos-
tomo).

«No sedis, pues, como el avaro. Dad amplia salida a las ri-
quezas. Como se da paso al rio caudaloso dividiéndolo en pe-
quefios cauces para que riegue la campiiia, haced que vuestras
riquezas discurran también por distintos caminos y lleguen a
la casa de los pobres. El pozo del que continuamente se saca
el agua, la mana siempre cristalina; si se la deja en reposo
constante, se corrompe. Esa es la imagen de las riquezas, que
atesoradas son inutiles, pero cuando se las mueve y pasan de
unos a otros producen la comodidad y el bienestar comun.
Los hombres te alabardn, y sus alabanzas no serdn sino un
prologo de las que ha de tributarte Dios (San Basilio).

Séneca dice: Podemos decir que los ricos tienen riquezas,
como decimos que tenemos calentura; en tanto que la calentu-
ra es la que nos tiene. Deberiamos, pues, decir de los ricos: las
riquezas los tienen, los atormentan, los crucifican. El rico que
creéis dichoso, se queja muchas veces, es desgraciado, suspira,
gime y sufre: varios van detras de él, como las moscas siguen
la miel (Epist. 119).

«Muchos son los parientes del dinero, y no del rico»
(Isbert.).

La gloria de las riquezas no brilla en las masas espléndidas,
sino en los socorros distribuidos a los desgraciados...

-301-



Las riquezas de la tierra no son verdaderas riquezas, y tene-
mos que aspirar a las eternas.

(Para qué sudar en vano, si la muerte nos despojara de
todo?...

SABIDURIA

2.021. Dios es la fuente de la sabiduria.

Toda la sabiduria viene del Serior y con El estd siem-
pre. Las arenas del mar, las gotas de la lluvia y los dias
del pasado, iquién podra contarlos? La altura de los cie-
los, la anchura de la tierra, la profundidad del abismo y
la sabiduria iquién podrd explorarlos?... La fuente de la
sabiduria es el Verbo (la Palabra) de Dios en las alturas,
y sus caminos los mandamientos eternos (Eclo. 1, 1-5).

2.022. El sondea las huellas del abismo y del corazon
y entiende sus maquinaciones, porque el Sefior conoce
toda ciencia (Eclo. 42, 18-19).

2.023. EI con su poder ha hecho la tierra, con su sa-
biduria cimenté el orbe y con su inteligencia tendio los
cielos (Jer. 10, 12).

2.024. Grande y poderoso es nuestro Sefior, y su sa-
biduria no tiene limites (Sal. 147, 5). -

2.025. /Oh profundidad de la riqueza, de la sabiduria
y de la ciencia de Dios! iCudn insondables son sus jui-
cios e inexcrutables sus caminos! (Rom. 11, 33).

2.026. Dios es el dador de la sabiduria.

Dios da la sabiduria y de su boca derrama ciencia e
inteligencia (Prov. 2, 6).

2.027. No te tengas por sabio; teme a Dios y evita el
mal (Prov. 3, 7). Porque en el alma maliciosa no entrard
la sabiduria, ni morard en cuerpo esclavo del pecado
(Sab. 1, 4).

2.028. EI principio de la sabiduria es el temor de
Dios; conocer al Santo, eso es inteligencia (Prov. 9, 10).
(Conocer a Dios es el fundamento de toda ciencia).

-302 -



2.029. La sabiduria del mundo es una necedad.

Escrito estd: Destruiré la sabiduria de los sabios, desa-
probaré la inteligencia de los doctos. (Donde estad el sa-
bio? (Dénde el letrado? {Dénde el investigador de este si-
glo? (No ha trocado Dios en necedad la sabiduria de este
mundo? Porque, ya que segun el plan divino, el mundo
con la humana sabiduria no ha conocido a Dios, plugo a
Dios salvar a los creyentes por la locura de la predicacion
(1 Cor. 1, 19-21).

2.030. La sabiduria de este mundo es necedad de
Dios... El Sefior conoce cudn vanos son los pensamientos
de los sabios (1 Cor. 3, 19-20)... Habiendo conocido a
Dios, no le glorificaron como a Dios ni le dieron gracias,
Sino que se envanecieron en sus razonamientos, y se 0s-
curecié su insensato corazon. Alardeando de sabios se hi-
cieron necios (Rom. 1, 21-22).

2.031. La sana sabiduria se obtiene por el estudio y la
oracion.

El principio de la sabiduria es el deseo sincero de la
instruccion, y procurar instruirse es amar la sabiduria.
Amarla es guardar sus leyes, y observarlas es asegurar la
incorrupciéon, y la incorrupciéon nos acerca a Dios.
(Sab. 6, 17-19).

2.032. Por eso oré y me fue dada la prudencia. Invo-
qué al Sefior y vino sobre mi el espiritu de sabiduria
(Sab. 7, 7).

En Cristo se hallan escondidos todos los tesoros de la
sabiduria y de la ciencia (Col. 2, 3).

2.033. Si en vuestro corazén tenéis sélo celos amar-
gos y rencillas, no serd sabiduria terrena, animal, demo-
niaca.. Mas la sabiduria de arriba es primeramente
pura; luego pacifica, indulgente, décil, llena de misericor-
dia y de buenos frutos, imparcial, sin hipocresia...
(Sant. 3, 15-17).

2.034. Quien tenga sabiduria puede interiormente re-
conocerlo asi, pero debe al propio tiempo confesar que la

-303-



ha recibido de Dios, y que a Dios se debe el honor y la
gloria (Balmes).

2.035. Si aquellos que tratan familiarmente con sa-
bios no tardan en participar de la sabiduria de la vida
iqué diremos de los que en la oracién tratan con el mis-
mo Sefior? ¢{De cudnta sabiduria, prudencia y modera-
¢ién no los llenard la oracién? (Crisost. s. 2 de orat.).

2.036. La sabiduria tiene su trono en las alturas, lla-
ma lo util, fomenta la paz y nos invita a la concordia (Sé-
neca).

2.037. El verdadero sabio es el que conoce a Dios, al
Supremo Hacedor de cuanto existe y causa primera de
todas las causas.

2.038. «El principio», el fundamento o base sélida de
la verdadera sabiduria «es el temor de Dios», o sea, la
practica de la religion (Prov. 1, 7).

2.039. Toda la sabiduria del hombre consiste en un
solo punto, que es conocer a Dios y servirle (Lactancio).
San Pablo la cifra en el conocimiento de Jesucristo y de
Este crucificado (1 Cor. 2, 1-2).

2.040. El sabio es el que ve las cosas tales como son
en si mismas (S. Bernardo), es decir, las cosas divinas
como divinas, las humanas como humanas, y distingue
las eternas de las transitorias...

2.041. En el alma maliciosa no entrard la sabiduria
ni morard en cuerpo esclavo del pecado (Sab. 1, 4).

2.042. La sabiduria es para el hombre lo que el piloto
es para el buque, el magistrado para la ciudad, el general
para el ejército, el alma para el cuerpo, y el espiritu para
el alma (Filon).

2.043. Si alguno de vosotros necesita sabiduria, pida-
la a Dios, que da a todos con abundancia, y no echa en
cara sus dones, y se la dard (Sant. 1, 5).

2.044. Aparta del mal todos tus pasos, no te desvies a
la derecha ni a la izquierda (Prov. 4, 27), porque lo mis-
mo se puede pecar por exceso que por defecto. Todos los
extremos son viciosos: la virtud esta en el medio.

-304 -



2.045. Los que no conocen a Dios o conociéndole no
le glorifican, alardeando de sabios, son necios
(Rom. 1, 21-22).

2.046. Los sabios son los que buscan la sabiduria; los
necios piensan ya haberla adquirido (Napoledn).

2.047. El saber es la parte mas considerable de la feli-
cidad (Socrates).

2.048. Si quieres parecer sabio, trabaja para serlo (Vi-
ves).

2.049. Los conocimientos hacen a los hombres man-
sos y suaves (Montesquieu).

2.050. La ciencia es sin disputa el mejor, el mas bri-
llante adorno del hombre (Jovellanos).

2.051. Poca ciencia aleja muchas veces de Dios, y
mucha ciencia conduce siempre a El (Cacén).

2.052. Ciencia sin conciencia no es mas que ruina del
alma (Rebelais).

2.053. La mejor guia del entendimiento practico es la
moral (Balmes).

2.054. Mas vale saber que haber (Refran).

2.055. El mejor ornato de la sabiduria es la humil-
dad.

2.056. Porque Yahvé da la sabiduria y de su boca de-
rrama ciencia e inteligencia (Prov. 2, 6). _

2.057. EIl sabio no dice nunca lo que piensa, pero
siempre piensa lo que dice, y antes de hablar examina si
lo que va a decir vale mas que el silencio.

2.058. Poco sabe, por mucho que sepa, quien no sabe
hablar con dignidad y limpieza.

2.059. iCuantos hombres que presumen de inteligen-
cia, ignoran que sdlo esta bien lo que conduce al Bien!

2.060. Donde todos sirven para todo, nadie sirve para
nada (S. Agustin).

2.061. Una cabeza sin memoria es una plaza sin
guarnicion (Napoleon).

2.062. (Cual es la cosa mas dificil, la mas ficil y la
mas dulce en este mundo? Tales, uno de los sabios de

-305-



Grecia, respondi6: La mas dificil es conocerse a si mis-
mo; la més facil es dar consejos, y la mas dulce es obtener
lo que se desea.

2.063. El gramo de sentido comun, vale mas que el
kilogramo de talento.

2.064. Los hombres de mérito y de un exterior senci-
1lo, son como joyas guardadas en una cascara de nuez.

2.065. Cuando miras a las criaturas, apartas la vista
del Creador (Kempis).

2.066. Solo el sabio retrocede para tomar el verdade-
ro camino.

2.067. Aquel que sabe todas las cosas como son, no-
como se dicen o estiman, es verdaderamente sabio.

SACERDOTE

2.068. Todo sacerdote es entresacado de los hombres,
e instituido en favor de ellos en orden a las cosas que mi-
ran a Dios, para ofrecer ofrendas y sacrificios por los pe-
cados para que pueda compadecerse de los ignorantes y
extraviados... (Heb. 5, 1-2).

2.069. (El es) el dngel del Sefior de los ejércitos
(Mal. 2, 7); hombre de Dios (1 Tim. 6, 11) (con poderes
admirables).

2.070. Vino Jesus y les dijo: Como me envié mi Pa-
dre, asi os envio yo... Recibid el Espiritu Santo, a quien
perdonaréis los pecados, les serdn perdonados; a quienes
se los retuvieréis le serdn retenidos (Jn. 20, 21-23).

2.071. Me ha sido dado poder en el cielo y en la tierra:
-1d, pues, ensefiad a todas las gentes... (Mt. 28, 19). Id por
todo el mundo predicad el Evangelio a toda criatura
(Mc. 16, 15).

2.072. Tomad y comed; Esto es mi cuerpo... Haced
esto en memoria mia (Mt. 26, 26; Lc. 22, 19).

2.073. Somos embajadores de Cristo, como si Dios os
exhortase por medio de nosotros... (2 Cor. 5, 20).

-306 -



2.074. Es preciso que los hombres vean en nosotros a
los ministros de Cristo y a los administradores de los
misterios de Dios (1 Cor. 4, 1).

2.075. Vosotros sois la sal de la tierra y la luz del
mundo... Asi ha de lucir vuestra luz ante los hombres,
para que, viendo vuestras buenas obras, glorifiquen a
vuestro Padre, que estd en los cielos (Mt. 5, 13 y 16).

2.076. El sacerdote es un elegido y entresacado de los
hombres para bien de los mismos hombres, es «otro Cris-
to», el cual ejerce la mision de perdonar los pecados,
consagrar o hacer presente a Cristo en el altar y predicar
oficialmente el Evangelio.

2.077. El sacerdote es el «hombre de Dios» (1
Tim. 6, 11), «embajador de Cristo, dispensador de los
misterios de Dios» (2 Cor. 5, 20; 1 Cor. 4, 1), sal de la tie-
rra y luz del mundo (Mt. 5, 13).

2.078. El sacerdocio es la cima de todas las dignida-
des y titulos del mundo (S. Ignacio Martir).

2.079. Nada hay en la tierra que iguale a la dignidad
sacerdotal (San Ambrosio).

2.080. iOh sacerdote, tu eres digno de toda venera-
cidn, porque al igual que en el seno de Maria, el Hijo de
Dios se encarna en tus manos (S. Agustin).

2.081. Aquel sin duda merece ser tenido por verdade-
ro ministro de Dios, que teniendo el cuerpo en la tierra y
trabajando con los hombres, con el alma estad en el cielo
por la oracién (S. J. Climaco).

2.082. Si yo me encontrara con un sacerdote y un an-
gel, saludaria primero al sacerdote (S. F. de Asis).

2.083. El sacerdote es sumamente necescrio. El Santo
Cura de Ars lo manifestd asi: «Dejad veinte afios a un
pueblo sin sacerdote, y en ese pueblo se adorari a las bes-
ti1as».

2.084. Dios habla a los hombres por medio del sacer-
dote (2 Cor. 5, 20), y por lo mismo el que oye al sacerdo-
te, oye a Cristo, y el que le desprecia también le despre-
cia a El (Lc. 10, 16).

-307 -



El sacerdote, entresacado de los hombres, debe tener estas
condiciones: 1. eleccion divina, pues es «elegido» de entre los
hombres, y es hombre del pueblo y hombre de Dios; 2. en be-
neficio de los hombres, esto es, no es sacerdote para si, sino en
bien de los demds y su representante ante Dios; 3. ejerce su
ministerio «en orden a las cosas que miran a Dios»; 4. su fun-
cion esencial es el sacrificio: «para ofrecer dones y sacrificios
por los pecados»; y 5. celo compasivo...

El sacerdote es «otro Cristo», pues obra «en la persona de
Criston», ya que «cuando el bautiza, Cristo es el que bautiza, y
cuando ¢l perdona es Cristo el que perdona...

S.Juan Criséstomo dice: Aquel que honra al sacerdote,
honra a Cristo, y el que ultraja al sacerdote, ultraja a Cris-
to...».

Grande es la dignidad del sacerdote, y ésta, como dice San
Pio X, requiere gran santidad de vida, y la exige para bien de
los demds.

«El sacerdote ocupa un lugar intermedio entre Dios y el
hombre; es menos grande que Dios, pero es mds grande que el
hombre» (Inoc. III). -

«Quien dice sacerdote, dice hombre divino. Esta dignidad es
angélica o mas bien divina» (S. Dionisio).

«El sacerdocio es la cima de todo» (S. Ignacio M.) «El sacer-
dote es tan superior a las dignidades superiores de la tierra,
como el alma es superior al cuerpo» (S. Clem. Lib. III).

iOh sacerdotes! Dios os ha puesto por encima de los reyes y
de los emperadores, y hasta por encima de los angeles'»
(S. Bernardo).

«La dignidad de los sacerdotes es grande pero su ruina tam-
bién es grande si pecan. Alegrémonos por su elevacion, pero
temblemos por sus culpas» (San Jerénimo).

«Es preciso que la conducta corresponda a la dignidad»
(S. Ambrosio}, Oremos por los sacerdotes y procuremos hon-
rarlos, porque el que lo honra, honra al mismo Cristo. Jesu-
cristo lo dijo: «El que a vosotros oye, a Mi me oye, y el que os
desprecia, a Mi me desprecia».

-308 -



SANTIDAD

2.085. Esta es la voluntad de Dios: vuestra santifica-
cion... (1 Tes. 4, 3).

2.086. Sed santos porque Yo soy santo (Lev.9,2).
Sed perfectos como vuestro Padre celestial es perfecto
(Mt. 5, 48).

2.087. Como hijos de obediencia, no os conforméis a
las concupiscencias que primero teniais en vuestra igno-
rancia, antes, conforme a la santidad del que os llamé,
«sed santos en todo vuestro proceder, porque escrito estd;
Sed santos, porque santo soy Yo» (1 Ped. 1, 14-16).

2.088. EIl reino de los cielos padece violencia, y los
que se la hacen lo arrebatan (Mt. 11, 12).

2.089. Pero ahora libres de pecado y siervos de Dios,
tenéis por fruto la santificacion y por fin la vida eterna
(Rom. 6, 22).

2.090. En el mundo habéis de tener tribulacion
(Jn. 16, 33).

2.091. Os ruego que, como peregrinos, os abstengdis
de los apetitos carnales que combaten contra el alma (1
Ped. 2, 11), llevando siempre en el cuerpo la mortifica-
cion de Cristo... (2 Cor. 4, 10).

2.092. Dios «nos eligié antes de la creacion del mun-
do para que fuésemos santos» (Ef. 1,4) y nos invita a la
santidad: «Sed santos, porque Yo soy santo» (Lev.9,2)y
debemos serlo en la medida que nos es posible.

2.093. iQué es la santidad? Segin los Evangelios es
vida de gracia, de union con Dios. Esto supone venci-
mientos, sacrificio, cumplimiento de la ley de Dios y del
propio deber.

2.094. La vida de gracia es una vida nueva que se re-
cibe a modo de germen en el bautismo, la que ha de desa-
rrollarse y perfeccionarse en cada uno mediante la misma
gracia de Dios y el esfuerzo personal.

2.095. EIl que quiere ser santo es el que no se limita a
decir: «quiero serlo», sino el que esta dispuesto a todos

-309 -



los sacrificios y pone los medios para adquirir la santidad
y practicar todas las virtudes.

2.096. A los santos les costaba domar sus brusqueda-
des. ceder en su parecer... y con el tiempo y la constancia
lograron dominarse.

2.097. La santidad es ausencia de pecado, vida de
gracia y de amor a Dios y al préjimo.

2.098. No esta la santidad en el verbo: trabajar...
orar... hacer, actuar. Estd en el adverbio: plenamente,
cuidadosamente, exactamente, o sea, con la perfeccion
posible.

2.099. La santidad no estd en hacer esto o lo otro,
sino en hacerlo cumpliendo la voluntad de Dios, pues
«no todo el que dice: Sefior, Sefior, entrard en el reino de
los cielos, sino el que hace la voluntad de Dios»
(Mt. 7, 21).

2.100. No queramos ir por el camino no andado, sino
por el que han ido todos los santos (S. Teresa de Jesus).

2.101. iQué dificil es mantener la serenidad..., cerrar
los labios... y conservar el alma en paz cuando se nos ha
injuriado o atropellado! Sin embargo, todos los santos hi-
cieron eso.

2.102. Tanto te santificas cuando te mortificas.

2.103. Todas las circunstancias y personas que te ro-
dean las escogidé Dios para ti desde que pensé en ti... y
esas y no otras te santificaran.

2.104. No eres santo porque te alaben, ni peor por-
que digan de ti cosas censurables, eres sencillamene lo
que eres. El hombre mira ias acciones, Dios pesa las in-
tenciones (Kempis).

2.105. Los ejemplos de los santos te ensefian lo que
has de hacer y lo que debes evitar (S. Jeronimo).

2.106. La santidad es vida de gracia, y progresar en
esta vida es progresar en santidad.

2.107. La santidad es obra de la gracia y obra nuestra,
pues depende de nuestra voluntad, de amar mucho a
Dios y al préjimo por Dios, y por amor a Dios debes lu-

-310-



char contra las pasiones, corresponder con bondad a la
malicia del préjimo, y a la dureza con la dulzura...

2.108. Solo existe una tristeza, no ser santo (Ledn
Bloy).

2.109. Verdaderamente las palabras sublimes no ha-
cen al hombre santo ni justo; es la vida virtuosa la que le
transforma en amigo de Dios (Kempis).

2.110. El empezar es de muchos..., el terminar es de
santos. No te quedes a mitad del camino.

2.111. No somos santos para nosotros solos, somos
santos para todos, y para todos dejamos de serlo cuando
fallamos en el amor (Teresa M# de Jesus O. P.).

2.112. Sélo el santo es capaz de revolucionar el mun-
do.

2.113. Quiero ser santo. Estas palabras suenan a va-
cio cuando las obras no van llenando esas palabras. Es
mejor ser sin decirlo, que decirlo sin ser.

2.114. La santidad es la unica razén de ser de un
alma consagrada. Si no es santa, {para qué sus renuncias,
sus votos, su consagracion y su vida?

2.115. Los santos no nacieron santos; llegaron a la
santidad después de una larga continuidad de vencimien-
tos propios (S. Micaela de Stmo. Sacramento).

2.116. El Conc. Vaticano II nos dice: «Todos estamos
llamados a la santidad, ya pertenezcan a la jerarquia, ya a
los fieles, porque Cristo es santo... », y nos ensefia cOmo
podemos santificarnos sacerdotes, religiosos, obreros...
(LG. 39-42).

2.117. «Para ser santos la virtud mds necesaria es la
energia», esto es, quererlo de veras, poner los medios
conforme a la voluntad de Dios (S. Teresa de Lisieux).

2.118. Toda la santidad consiste en amar a Dios, y
todo el amor a Dios consiste en hacer su voluntad (S. Alf.
Maria).

2.119. La santidad no es complicada, pero es heréica
€X1ge vencimientos.

-311-



2.120. Persuadios bien, que la santidad sélo se ad-
quiere entre espinas y contradicciones (S. Alfonso Ma),

2.121. El mejor camino para lograr la perfeccién es
sufrir muchas adversidades grandes por el amor de Jesu-
cristo (San Ign. de Loyola).

2.122. Los santos han conseguido ser santos por ha-
ber tenido el valor de empezar a tratar de serlo todos los
dias.

2.123. «La vana quimera de cambiar ha engafiado a
muchos». La santidad no estd aqui o alli, sino donde est4
la persona. «El obstéculo nimero uno para la santidad
eres tu, y donde quiera que vayas, va contigo» (Kempis).

2.124. Para lograr la santidad no es preciso maldecir
el mundo; basta dejarlo (Gar-Mar).

2.125. Todo hombre seria santo si amase a Dios
como se ama a si mismo (Id.).

2.126. Lo admirable en el santo es que tiene que ser
santo entre necios (Id.).

2.127. iQué quieres ser santo? He aqui una receta:
«Ama a todos como te amas a ti mismo».

2.128. La santidad exige fidelidad al cumplimiento
del deber. «Haz lo que haces», es decir, esas cosas ordina-
rias de cada dia, hazlas de un modo extraordinario, o sea,
con fervor, con diligencia y fidelidad y no con negligen-
cia, dejadez o tibieza.

2.129. No haréis santos, si no sabéis el oficio. El ofi-
cio es una santidad personal (A. Amundaraim).

2.130. Puesto que la santidad es amor, es celo, es fue-
g0, un alma santa en la calle, en medio del mundo, nece-
sariamente serd apostol (Id.).

2.131.Si no me hago santo de joven, jamds llegaré a
serlo (S. Juan Bermans).

La santidad equivale a «perfeccién», seglin las palabras de
Cristo: «Sed perfectos... », en la medida que nos es posible...
La esencia de la perfeccidn estd en el amor o unién con Dios:
«Amards al Sefior tu Dios con todo el corazén... y al préjimo
como a ti mismom.

-312-



El Vaticano II nos dice que todos estamos llamados a la
perfeccion, a la santidad, ya pertenezcan a la jerarquia, ya a
los fieles, porque Cristo es santo.

Los presbiteros se pueden santificar en el ejercicio- de su tri-
ple ministerio...; los religiosos en la practica de sus votos
(LG. 43-44), y los obreros en su duro trabajo hecho con espiri-
tu de caridad para ayudar a sus conciudadanos... y los que vi-
ven en pobreza y dolor, se santificaran uniendo sus trabajos
y dolores a los de Cristo por la salvacién del mundo... y des-
pués d= un poco sufrimiento, El los llamar4 a su eterna gloria
(1 Ped. 5, 10)... (Véase LG. 41).

La santidad es ante todo un don de Dios, comunicado en el
bautismo, por el que quedamos justificados. Por tanto todos
somos llamados a la santidad, pero no en virtud de nuestros
méritos, sino por designio y gracia de Dios.

Conviene notar que la vida nueva o vida de la gracia, que se
recibe a modo de germen en el bautismo, ha de desarrollarse y
perfeccionarse en cada uno de los justificados a lo largo de su
vida mediante la gracia de Dios y el esfuerzo personal, cuyo
esfuerzo consiste en seguir a Cristo pobre, humilde y cargado
con la cruz, o sea, el cristiano debe conformarse con su ima-
gen (Rom. 8, 29).

iCon qué facilidad decimos muchas veces: Hay que ser san-
tos! Pero conviene tener muy presente que la santidad no es
comodidad o vida de sentidos; santidad, segun los Evangelios,
es ausencia o limpieza de pecados, vida de gracia, vida inte-
rior, unién con Dios, y esto supone vencimiento, sacrificio,
cumplimiento de la ley de Dios y del propio deber, abnega-
cién, cargar con la propia cruz y saber sufrir con alegria y
amor...

{Quieres ser santo?

«Dices que quieres ser santo y perfecto. Esto es no decir
nada; porque eso lo quiere todo el mundo. Todos quisieran ser
buenos si no costara nada. Lo que importa es saber si estds
dispuesto a todos los sacrificios y a poner todos los medios
para adquirir la perfeccién y la santidad y practicar todas las
virtudes. Sin esto no hay virtud ni santidad posible.

La condicion que Dios nos puso para alcanzar los bienes
del cielo es la mortificacién. Por eso hay tan pocos santos y
virtuosos en verdad.

-313-



Hay que convecerse de una vez para siempre que sin morti-
ficacion ni vencimiento propio no hay virtud ni perfeccion
posible; todo 1o demads es pura ilusién y engafio.

Hasta hoy nadie en el mundo ha descubierto otro camino
para ir al cielo que el de la cruz y seguimiento de Cristo. «El
reino de los cielos padece violencia, y los violentos, lo que se
vencen a si mismos lo arrebatan... (P. Osende O. P.)

Procuremos no sustituir las palabras: «mortificacién, hu-
mildad, obediencia, pobreza, abnegacion, sacrificio...» por
otras que suenan a libertad, liberacion, generosidad, abertura,
responsabilidad... Que no haya que decir, como en tiempo de
San Pablo, que la «cruz es escandalo para los judios y locura
para los gentiles»...

SANTOS (Fiesta de todos los)

2.132. Dios nos eligié antes de la creacion del mundo
para que fuésemos santos (Ef. 1, 4).

2,133. Sed santos en todo vuestro proceder, porque
escrito estd: Sed santos, porque yo soy santo (1
Ped. 1, 15-16).

2.134. Oi que el nimero de los sellados era de ciento
cuarenta y cuatro mil, sellados de todas las tribus de los
hijos de Israel... Después de esto miré y vi una muche-
dumbre grande, que nadie podia contar, de toda nacion,
tribu, pueblo y lengua, que estaban delante del trono y
del cordero, vestidos de tunicas blancas y con palmas en
las manos... Estos vestidos de tunicas blancas, iquiénes
son y de dénde vinieron?... Estos son los que vienen de la
gran tribulacion, y lavaron sus tunicas y las blanquearon
en la sangre del Cordero (Apoc. 7, 4 ss).

2.135. Bienaventurados los pobres en el espiritu..., los
que sufren..., los que lloran... porque de ellos es el reino
de los cielos (Mt. 5, 2 ss).

El dia 1° de noviembre celebramos todos los afios la festivi-

dad de «Todos los Santos», no sélo los canonizados, sino de
todos los que han muerto en gracia y amistad con Dios y que

~314 =



